
Ostensorio 

El que un artista haga un desarroUo explica1ivo de su obra, lo veo un tanto normal, 

siempre que é3te no divague o filosofe, pues la verdadera obra de arte se expresa y 
valora por sí sola. 

La ejecución de mi obra Ostensorio, fué motivada por la necesidad de un momento 

artístico: la 11 Biena l de Arte Cristiano de Salzburgo. 
Esta Bienal se propuso dedicarla a la Eucaristía . España concurre a ella, y, por 1n1c1a­

ción de don Lu is González Robles, se determina el monta je de una Capilla Eucarística. Para 
ésta fuimos seleccionados tres artistas españoles: Jesús González con una mesa de altar 
cerám ica, Jesús Núñez con dos tapices, y yo con una Custodia u Ostensorio. 

En esta obra yo me propuse una renovación y adaptación a lo tradicional español 
e n el campo de la orfebrería. Para ello, habría de tomar tres valores fundamentales: Ar­
quitectura, Escu ltura y Orfebrería. Tracé mi plan en que esta Custodia fuera exactamente 
del tamaño de 1,50 metros, igual a la de Arce, de Toledo. Fundí dos épocas en lo esencial 

de dos momentos artísticos: el gótico y el románico, y basándome en el tratado de Nicolás 
de Cusa: "La docta ign"ora·ncia", en el que teoriza que la línea recta es la única línea abso-

11 



luta, y la curva, la única concreta. Busqué humildes materiales, hierro y piedra, porque son 

dos nobles materiales asequibles a nuestro momento y tienen indiscutible belleza . 
Después de varios estudios, decidí la realización de lo q~e sería un desarrollo históri­

co de la cruz; fundí la latina y la g riega, y la verticalidad del gótico con la horizontalidad 
del románico. Como base o cimentación un canto rodado para simbolizar las palabras de 
Cristo a Pedro: "Tu es Petrus et super han ·petram aedifkabo Ecclesiam meam." 

La verticalidad del gótico va desde la base hasta pasar el viril, do_nde se efectúa con 
las horizontales del románico una impresión de explosión en el espacio. El banco de las 
piedras de cuarzo engarzadas al hierro, le d an un sentido flotante. En toda la obra, excepto 

en el vi ril y la piedra de la base, domina la recta en formas de estructuras de cubos y 
con una desigualdad regulada . Dentro de la si.metría de esta obra, existe una asimetría 
oculta, en la que al descentrar las horizontales se complica en más espacios con una sim­
plificación de cosas. La base está modelada por las curvas naturales de la propia roca, y 

en el viri l la circunferencia se hace concreta, formándose en él una cruz latina metálica 
y vidriada, que centra más la vista a lo esencial de la obra, que es el lugar de exposición 

y estancia de Dios . 
José Luis Alonso Coomonte 

12 



Coloquio 

P. AGUILAR, O. P. No voy a hacer una presenta­
ción, porque aquí todos somos amigos, y muchos com­
pañeros. Quiero solamente agradecerles la bondad que 
han tenido al romper marcha en esta serie de amistosas 
tertulias de inquietud artística que han de tener por 
escenario este ambiente acogedor y renovador que hace 
hoy su presentación al público. Queremos sea una Ga­
lería viva que represente un movimiento, un espíritu, 
y esto tiene que hacerse a fuerza de diálogo, a fuerza 
de cambio de impresiones y a fuerza de colaboración 
de los arquitectos. Por eso hoy, en esta ocasión, hemos 
dado a ellos una preferencia inicial para que ellos sean 
quizá los que más nos orienten al comenzar, y los que 
luego, con la colaboración de todos los demás artistas, 
vayan ayudándonos en esta obra que emprendemos. 

Por tanto, mi gratitud a Luis Felipe, mi gratitud a 
todos los que tan amablemente se han ofrecido a inter­
venir en el coloquio, y mi gratitud a todos, porque 
realmente no creo deba ya restar un solo minuto al 
tiempo que precisamente vamos a dedicar al diálogo 
que ha suscitado esta obra de nuestro querido José 
Luis Coomonte, que hoy presentan personalidades tan 
selectas. 

Cedamos la palabra a Luis Felipe para que comience 
el diálogo. 

LUIS FELIPE VIVANCO. José Luis Coomonte ha na­
cido en Benavente (provincia de Zamora) hace treinta 
años; a los veintiocho obtiene en Salzburgo la Medalla 
de Oro de Escultura, y la obtiene con la Custodia u 
Otensorio que aquí se expone. 

Esta tarde nos reunimos alrededor de ella para to­
marla como punto de partida, y seguramente para ha­
blar de otras muchas cosas relacionadas con la Arqui­
tectura y con el Arte Religioso. 

Primero voy a decir yo, en las menos palabras po­
sibles, lo que me parece esta Custodia como utensilio 
u objeto de Arte Sacro por un lado, y como escultura, 
como obra libre de imaginación, por otro. 

Después, con la colaboración del P. Aguilar y de mis 
compañeros arquitectos, con la colaboración también de 
aquellas otras personas del público que lo deseen, en 
primer lugar los críticos de Arte, espero que mi apor­
tación personal sólo haya servido de preámbulo para 
la discusión de otras aportaciones más valiosas. 

Recordemos en primer lugar ante esta obra de arte 
que hoy nos reúne aquí, que toda forma de arte ha sido 
resuelta por la imaginación libre del artista; pero esta 
imaginación yo creo es siempre una imaginación espe­
cífica. Quiero decir que cada arte tiene la suya, que no 
es lo mismo la imaginación de un escultor que la de un 
pintor o la de un paeta. Velázquez, como pintor, tiene 

tanta imaginación como el Dante; sin embargo, desde 
un punto de vista poético, no podríamos decir que Ve­
lázquez fuera un visionario, un imaginativo tan impor­
tante como el Dante. En cambio, sí podemos decir que 
su pintura tiene tanta pujanza de mundo pictórico den­
tro, tanta pujanza en el color como la poesía del Dante 
pujanza del mundo poético en la palabra. Tal vez con 
este ejemplo se explique un poco lo que quiero decir 
con la imaginación específica; me interesaba decirlo 
aquí para añadir que yo creo que lo que hace que cada 
artista tenga esta imaginación específica no es ninguna 
aptitud especial suya, sino la índole misma o algo que 
arranca de la índole misma del material con el que 
cada arte trabaja. 

Hoy día, en el caso de la escultura, este material, 
estos materiales, pueden ser muy variados; se han re• 
dimido, se han rescatado para la escultura hasta los 
materiales más humildes, hasta los materiales menos 
materiales en un cierto sentido; y cada material no es 
algo inestable o indiferente, sino algo que tiene sus 
intenciones propias. Para un escultor no son lo mismo 
las intenciones que hay dentro del hierro que las de 
la piedra o el cemento. El escultor tiene que resolver 
su forma artística teniendo en cuenta las intenciones 
de la materia con la que trabaja, y potenciándolas o 
sacando el máximo partido de ellas, es decir, tiene que 
llegar a ser un escultor confiando en lo que podríamos 
llamar, ya, la escultura. 

Empezaba diciendo que toda forma de arte ha sido 
resuelta por una imaginación libre, y ahora podemos 
precisar que esta imaginación libre consiste precisa­
mente en atenerse exclusivamente a las intenciones 
mismas de la materia, sin dejar que otras intenciones 
bastardas, que pueden ser pedagógicas, que pueden 
ser incluso religiosas, en lo que la religión tiene de 
adjetivo, se interpongan entre el creador y su materia. 
La intuición genial del artista consiste precisamente en 
adivinarle sus intenciones a la materia. 

Este local en que estamos reunidos se llama Templo 
y Altar; para aludir toda amplitud al problema central 
del arte religioso, le faltaría, creo yo, una palabra; 
tendría que llamarse: Templo, Imagen y Altar. Ya sé 
que la imagen, hasta cierto punto, queda incorporada 
al templo, y el templo es el edificio, es la arquitectura 
a la cual se han de subordinar las otras artes: Pintura, 
escultura, vidriera, mosaico, etc. El altar, dentro del 
arte católico, es el ara del Sacrificio de la Misa, y por 
tanto, esta palabra sí que resume en si todos los obje­
tos de culto; todos los objetos de culto están relacio­
nados de una manera o de otra con el altar. 

Pero entre los objetos de culto hay uno que ya no 
es propiamente un utensilio, que ya no sirve para nada, 

13 



como un cop6n, como una casulla, como un ostensorio, 
sino que s61o sirve para rezar ante él; la imagen que, 
por otra parte, es característica del catolicismo, del arte 
católico, ya que en otras ramas del cristianismo no hay 
imágenes, ni en otras religiones tampoco; en muchos 
estilos está subordinada completamente al templo; pero 
en otros no, ha llegado a independizarse por completo 
como obra de arte. Yo no sé si esto es una ventaja o 
un gran mal; pero de hecho es algo que se hereda 
en el siglo XX, y de lo que hay que partir para resol­
ver el problema de la imagen dentro del templo. Sin 
embargo, esta tarde no vamos a hablar de ninguna 
imagen, sino de una custodia que es utensilio de culto. 
Vamos a dejar el problema de la imagen, después de 
haber aludido a él como el más importante. 

La palabra utensilio que vengo empleando, la emplea 
el Diccionario de la Academia en la definici6n que da 
de Custodia; dice que la Custodia es un utensilio de 
oro, plata u otro metal, en que se expone el Sacra­
mento de la Eucaristía. Confieso que eso de que en la 
Custodia se expone el Sacramento de la Eucaristía a 
la pública veneración, es una cosa que no acabo de 
entender; me figuro que como el Diccionario de la 
Academia está redactado por grandes gramáticos, es 
una figura de dicci6n, una metonimia y quiere decir 
que lo que se expone es la forma consagrada en el 
Sacramento de la Eucaristía. Pero más que la palabra 
Custodia, me gusta la palabra Ostensorio, aunque no 
venga en el Diccionario y sea un galicismo. Y la voy 
a emplear en adelante porque me parece más apro­
piada para designar la obra de Coomonte. 

Ahora ya me atrevo a decir que en esta obra de 
Coomonte, el utensilio de culto, al ser resuelto por 
una imaginación de escultor y no de orfebre, ha que­
dado reducido a su mínima expresi6n. Lo difícil era, 
creo yo, llegar a una escultura que siguiera teniendo 
dentro de ella un mínimo de objeto de culto, y esto 
no s61o según una dimensi6n material, es decir, según 
esta dimensi6n material en que en el centro de esta 
estructura metálica hay un recinto también metálico, el 
viril, donde se puede contener la Sagrada Forma, sino, 
sobre todo, en un sentido espiritual y formal. Es decir, 
que todo su sentido de escultura, consistiera en ser al 
mismo tiempo Custodia. Por eso, lo parad6jico y fe­
cundo en este caso, es que se trataba de conseguir 
una escultura cuya forma libremente resuelta por la 
imaginaci6n del escultor, siguiera siendo forma de 
Custodia u Ostensorio. 

Lo que es una Custodia, lo que es un Ostensorio, lo 
que venían siendo tradicionalmente, es decir, un objeto 
de culto que sirve para un uso determinado, ¿se podía 
convertir, aprovechando los planteamientos del arte 
abstracto en una mera escultura sin otra transcenden-

14 

cia artística que la de ser escultura? Yo, sinceramente, 
creo que no. Yo creo que lo que aquí ha hecho el 
artista ha sido admitir un límite a su imaginación crea­
dora, un límite puesto por el hecho del objeto de culto 
que tenía que resolver como escultor, pero una vez 
aceptado este límite, el escultor, y aquí está su talento, 
se ha movido con absoluta libertad estética. El límite 
que aceptaba era de orden sacro, de orden litúrgico 
y también, en cierto sentido, de orden práctico; y des­
pués de dejarlo reducido a su mínima expresión, no 
ha querido aceptar ninguna herencia de formas tradi­
cionales y se ha entregado con absoluta confianza a 
su imaginaci6n específica. 

Por eso nos encontramos no s61o ante una obra inte­
resante y hasta importante, sino ante una obra emo­
cionante. La emoci6n que hay en esta Custodia no con­
siste en algo superpuesto a ella, sino al contrario, en 
lo más intrínseco de ella; consiste en haberle dado 
categoría de escultura a lo que tradicionalmente ha sido 
obra de orfebrería; consiste en esa lucha en que la 
Custodia no puede dejar de serlo por un lado, pero, 
por otro, el escultor no podía renunciar a ninguna de 
las exigencias de su planteamiento. 

Yo creo que esta emoci6n de orden humano, al mis­
mo tiempo que de orden estético, la ha tenido muy 
en cuenta a la hora del fallo el Jurado de Salzburgo 
que le dió la medalla. 

Decía antes que cada artista cuenta con las inten­
ciones de la materia que trabaja. Esto no quiere decir 
que el artista no tenga las suyas; en este caso las inten­
ciones de Coomonte, lo que podríamos llamar su idea 
previa, están bien claras, y más claras aún en los cro­
quis preparatorios que están aquí expuestos y que han 
precedido a la realizaci6n de su obra de escultor. Sus 
intenciones han sido exponer a la pública adoraci6n 
la Forma Consagrada o, puesto que la Academia nos 
lo autoriza, el Sacramento de la Eucaristía, a través de 
una forma elemental de doble cruz latina, tomada, 
según confesi6n propia, de las plantas de catedrales 
románicas. 

Efectivamente, estas plantas, en los libros de Histo­
ria de la Arquitectura o del Arte, tienen no s61o clari­
ridad y belleza que podríamos hoy calificar de funcio­
nal, sino gran cantidad de sugestiones plásticas, y el 
escultor Coomonte, para resolver su Ostensorio, ha 
escuchado estas sugerencias y se ha dejado llevar 
de la mano por ellas. Después ha escogido como mate­
riales el hierro forjado, y más concretamente lo que 
podríamos llamar el cuadradillo, y la piedra del arroyo, 
la piedra del campo, casi el canto rodado. En esta 
elecci6n también se nos revelan las intenciones del 
escultor, de acuerdo con esa gran corriente del arte 

contemporáneo, que consiste en el respeto y la admi-



ración, en la valoración máxima de los materiales más 
humildes. Pero llega el momento en que en la obra 
realizada terminan las intenciones del escultor y co­
mienzan las de la obra misma, es decir, las de los 
materiales con que está hecha. En el grado de fusión 
de unas y otras intenciones se revela, creo yo, el 
talento y el genio de un artista. 

El cudradillo de hierro forjado ha recibido de 
manos de Coomonte lo que podríamos llamar su 
exaltación como cuadradillo. Este Ostensorio, realizado 
con hierro redondo, y no digamos con chapa u otra 
forma metálica cualquiera, tendría que ser otra cosa 
muy distinta de lo que es. Además de la sección cua­
drada del hierro, tenemos la estructura cuadriculada 
del conjunto; aunque visiblemente hay muy pocas 
cuadrículas, hay muchas más invisibles, en este sentido 
abierto que tiene todo el conjunto; y, además, este 
predominio de la cuadrícula ha recibido el refuerzo 
cúbico de esos nudos en que los hierros se encuentran, 
estos nudos que forman una especie de jaula donde 
luego se van a albergar las piedras del campo. 

Así vemos cómo las intenciones o valores plásticos 
de esa clase de hierro, y no de otra, no sólo han sido 
respetadas, sino potenciadas por el talento del escul­
tor. Por su parte, el gran valor de la piedra, lo mismo 
la que sirve de base, que las otras más pequeñas en­
jauladas en el hierro, es sólo el de ser piedra natural, 
casi informe y casi sin trabajar por el escultor. 

El hierro se monumentaliza a través de la holgura 
de su osatura metálica, donde el aire y el espacio 
aluden a los grandes espacios siderales de la Creación. 
l.a piedra, en cambio, se convierte en criatura humani­
;,:ada, hasta tal punto que podríamos decir que en ella 
reside cierta posibilidad de simbolismo, y desde luego, 
de simbolismo cristiano, ajena a mi parecer al resto 
de la obra. 

El mismo escultor, en una explicación que dió de 
su obra, decía que si ésta, en su estructura metálica, 
quiere ser una planta de iglesia de doble cruz latina, 
puesta de pie, la piedra sobre la cual se basa es la 
piedra sobre la que Cristo ha fundado su Iglesia, y 
las otras piedras, tan pequeñas, encerradas en sus 
jaulas aéreas, podríamos ser precisamente nosotros, las 
criaturas que tenemos que hacernos tan humildes como 
piedras para acercarnos al Sacramento de la Eucaristía. 
Es posible esta interpretación simbólica, es posible y 
está de acuerdo con el arte y el simbolismo de la 
Iglesia. Pero yo prefiero que el hierro sea simplemente 
hierro, y las piedras recogidas del suelo sean sólo eso, 
piedras del suelo. Lo importante desde el punto de 
vista de la imaginación creadora, es que un Ostensorio 
tan abierto de tamaño, pues resulta mayor del que 
tiene, haya sido resuelto con una clase de hierro deter-

minado, el cuadradillo, sacando todas las posibilidades 
que había en él; y que las piedras de diferentes tama­
ños recogidas del suelo, sean dignas de figurar junto 
al hierro, favoreciendo lo que antes llamaba la· dimen­
sión emocional o emocionante de la obra. 

Por eso, felicito a Coomonte por esta obra tan lo­
grada; le deseo que siga acertando en sus obras futu­
ras y manteniendo, sobre todo, esta valentía de resol­
verlas con su libre imaginación de escuJtor; felicito al 
Padre Aguilar, al arquitecto lnza y a los demás cola­
boradores de esta empresa tan necesaria y oportuna, 
y les dejo la palabra a mis colocutores, a los demás 
que van a intervenir en el coloquio, y me sumaré a 
ellos para intervenir también en él. 

P. AGUILAR. Suele ser muy corriente que en la con­
templación de una obra influya mucho el conocimiento 
del artista. Cuando un artista ha conseguido un renom­
bre, una fama, casi siempre vamos a ver la obra suya 
en una situación especial. Digo esto porque a mí con 
José Luis Coomonte me pasó todo lo contrario: no cono­
cía ni de nombre--confieso mi ignorancia-a José Luis, 
cuando vine a caer en Salzburgo en la Exposición Bie­
nal de Arte Sacro; no pude dejar de decir que tuve una 
enorme alegría al conocer su triunfo, y al contemplar 
la obra una gran emoción. 

Me quedó un poco de inquietud y hasta de sospe­
cha; no conocía a Alonso Coomonte, y con vergüenza 
tengo que decir que hasta temí si habría "sonado la 
flauta por casualidad". Tuve la curiosidad de desplazar­
me hasta su propio ambiente nada más llegar a España, 
a Zamora y a Benavente. Después de haber conocido 
la obra necesitaba conocer al artista, para ver si aquella 
obra respondía a una autenticidad, que es una de mis 
mayores preocupaciones en las obras de arte. Y tengo 

que decir que la autenticidad es absoluta y completa, 
no solamente a través de esta ob'ra, sino a través de su 
ambiente, de su modo de trabajar, de su modo de 
concebir; quedé realmente conquistado por la obra, por 
el temperamento y puje artístico de José Luis. 

Con respecto a este Ostensorio ha dicho ya tantas co­
sas Luis Felipe, que ya me quedan muy pocas que de­
cir. En cuanto a la materia ya se han cantado y se han 
dicho las excelencias de haber conseguido dignificar al 
hierro y a la piedra natural de tal modo, que han sido 
digno Ostensorio de Jesús Sacramentado. 

Simplemente quisiera decir una cosa dentro del sim­
bolismo, y vamos a comenzar citando a Santo Tomás, 
hablando del Sacramento de la Eucaristía con aquellas 
palabras: Recollitur memoriam passionis eius. La Euca­
ristía es un recuerdo de la Pasión. 

A mí, quizá por orientaciones recibidas de maestros 
como el padre Pegamey, siempre me ha dado mucho 

15 



escrúpulo profanar la cruz con una profusi6n de cru­
ces, como muchas veces suelen prodigarse en las cosas 
sacras, como para querer subrayar artificial y postiza­
mente su carácter religioso. Siempre he tenido el cri­
terio de que la cruz quedase reservada para lo que es 
esencial. 

Cuando vi este Ostensorio, y cada vez que lo veo 
más, me parece una siembra de cruces; están sembradas 
las cruces no solamente en cuanto a la silueta total en 
sus varias dimensiones y perspectivas, sino en cuanto 
que un elemento tan sencillo como la cruz ha ido gra­
dualmente desenvolviéndose hasta crear una forma ar­
quitect6nica que es verdaderamente crucial y en medio, 
en el sitio crucial, el Santísimo Sacramento, que es el 
recuerdo de la Pasi6n de Cristo. Este simbolismo es 
para mí muy interesante, muy importante en este Osten­
sorio del Santísimo. 

Para poner algún defecto no quiero decir más que 
una palabra: que desde el punto de vista funcional qui­
zá no esté resuelto el Ostensorio. Sé por el mismo 
José luis que no tuvo tiempo de resolver este aspecto, 
puesto que la obra tuvo que salir quizá precipitada­
mente hacia la Exposici6n Internacional. Su belleza es­
cult6rica-pues es verdaderamente una escultura reli­
giosa-quizá estorbe un poco a la funcionalidad. Puede 
tener soluciones que en el día en que se dedique a su 
uso las encontrará el mismo autor. 

ALEJANDRO DE LA SOTA. Lo más importante en 
cualquier obra de arte y en la misma vida es separar 
lo fundamental de lo accesorio; y en un problema como 
el de una custodia, para mí, al gran milagro de la Sa• 
grada Forma, me gustaría añadir un pequeño milagro 
más, y es que se pudiera sostener en el espacio. la 
mejor custodia, y realmente la más emocionante, es 
cuando el sacerdote levanta la Sagrada Forma; si se 
pudiera sostener allí, ésta sería la custodia actual. Esta 
cosa que todos sentimos de luchar contra el arte, es 
decir, que la desaparición del arte creemos que es el 
arte más puro, quedaría flotando en el aire la Sagrada 
Forma. Esto es lo que yo encuentro muy justo en esta 
obra de Coomonte, verdaderamente acertada. 

Todo hombre es hijo de su tiempo; en efecto, las 
impresiones que Coomonte haya podido tener, no sa­
bemos cuáles son. Sin embargo, en su obra existe una 

.cosa de actualidad seria: el parecido de es1a custodia, 
de este ostensorio, con el "Mundus". El "Mundus" es 
una estructura provisional, la cimbra es una estructura 
provisional; nos encantan las cimbras y nos encantan los 
"Mundus". Muchas fachadas actualmente nos agradan 
mucho más en el momento de su limpieza o de su 
reforma que después; tenemos cariño a estas cosas . 
Hay una influencia de "Mundus", pero idealizada aquí. 

16 

"Mundus" que además es telesc6pico: yo no entiendo 
c6mo, ni quise penetrar, c6mo Coomonte consigui6 esta 
suspensión, este sentido aéreo de cruces pesadas. Real­
mente es telescópico, es decir, es un ostensorio que 
podría ser más grande, que podría estirarse en todos 
los sentidos; efectivamente, la cruz tiene una base firme, 
con una simetría recia, dura, que está bien cimentada; 
luego ya viene la segunda, la intermedia, que yo no 
sé c6mo está sostenida y que tampoco he querido sa­
berlo, y a las demás les pasa exactamente igual. De 
esta simetría recia baja, se pasa a la parte alta, donde 
es imposible descubrir el orden que la dirige; éste es 
un orden muy agradable, es un orden podría decirse 
político, que es ordenar individualidades, pero dentro 
de un conjunto previo. Ahí cada cruz puede ser igual , 
pero no lo son; unas tienen los brazos largos en hori­
zontal, otras en vertical. Es imposible saber el número 
de ellas; hay un dos tres, un tres dos ... , no se sabe; 
pero hay un orden superior. ¿Es esto política? Yo 
creo que sí: individualidades, pero, sin embargo, un fin . 

Está sostenido el viril en su sitio, pero provisional­
mente; para mí, flota. Efectivamente, parece que espe­
ramos el momento en que lleguen los obreros, los 
operarios, y deshagan estos nudos. No es un nudo 
patentado, son desiguales, hay arte en ellos; que los 
deshagan, y efectivamente quede, por sí solo y fijado 
en el aire, en su sitio, el viril. 

lewis Kahn, el arquitecto que más nos preocupa, 
habla en su último artículo, muy emocionante, de "la 
verdad de existir", es decir, que la voluntad es previa, 
que las cosas tienen que ser antes de que aparezcan. 
En este sentido aquí hay un sueño; yo quiero descu­
brirle, como le decía el otro día a Coomonte, y como 
decía don Antonio Palacios: "Los artistas hacen las 
obras y los críticos se las explican." Pues esto es, un 
poco más o menos, lo que aquí ocurre: lo del "Mun­
dus" tal vez valga, pero como estructura provisional, 
aquí "la voluntad de existir" es la Sagrada Forma en 
el aire; luego, lo demás, se compone para darle esta 
reciedad y esta cosa de posible desaparición; para mí 
tiene otro valor, es el de la extraña perfecci6n, que no 
lo es, pues esto podría ser perfecto mecánicamente y 
no lo es. Hoy esta custodia podría hacerse con esta 
misma estructura, con tubulares, perfecta. Coomonte 
ha buscado piedras y ha encontrado una; sobre esa 
ciment6, y efectivamente empez6 a trabajar. Estamos 
llegando a un arte un poco más atrás; de esto creo 
hemos hablado ya Vivanco y yo alguna vez, del acier­
to de Le Corbusier, que en cada obra consigue defini­
tivos aciertos con los estados intermedios de la obra 
anterior; la perfecci6n de la siguiente es el estado 
amorfo de la precedente. Es un hombre que tal vez 
ante para atrás, un constructor amigo de la construc­
ción y de ella hace Arquitectura. 



Hay una cosa aquí que es la tercera dimensi6n in­
troducida. Las custodias eran planas; aquí aparece la 
tercera dimensión, que está resuelta dé maravillosa 
forma. Esta custodia me recuerda, ya es poesía, las 
aves de paso; hay momentos en que las migratorias, 
en su conjunto, son una masa compacta, negra, y al 
poco rato desaparecen . Si esta custodia fuera un poco 
más ligera podría moverse, y entonces podría verse 
esta cosa de los cuadriláteros cambiantes; son órdenes, 
pero momentáneos, y según el pu!1to de vista del es­
pectador. 

Me gustaría que Coomonte consiguiese en la si­
guiente obra menos romanticismo; veríamos lo que sa­
lía. Esto es una opinión particular que se la pude haber 
expuesto también a él privadamente. Me gustaría, 
digo, que hiciera una obra como yo creo que nos co­
rresponde. Todos los arquitectos, los artistas, somos un 
tanto románticos-Curro no se diga-; aquí está con 
su obra, que, efectivamente, es perfecta, pero es una 
obra en este sentido también de romanticismo, que yo 
creo que tenemos que superar y que las artes hoy 
tienen una mecánica muy rígida. 

Tal vez Coomonte si hiciera un ensayo para que 
ésta no fuera tan romántica creo la actualizaría ple­
namente. 

LUIS MOYA. Supongo que ya en Salzburgo algún 
profesor alemán habrá dicho a Coomonte que su Cus­
todia se parece algo a un cubo cuatridimensional pro­
yectado en un universo plano de tres dimensiones. Si 
no se lo ha dicho, será porque no había allí ningún 
geómetra que se interesase por el arte moderno. 

Tampoco creo que esto lo supiese Coomonte cuando 
hizo su obra. Todo ello confirma, una vez más, la opi­
nión corrientemente admitida de que el artista verda­
dero posee, mediante su intuición, un instrumento de 
conocimiento científico tan seguro y tan eficaz como 
cualquier aparato de observación de laboratorio, o como 
cualquier razonamiento matemático. 

No sé en qué consiste la intuición del artista, ese 
saber las cosas desde dentro sin el proceso normal del 
aprendizaje. Como aquí está el padre Aguilar, podría­

. mos saber por él lo que sobre el asunto han escrito 
Santo Tomás y otros filósofos. 

Sea como sea, lo que aquí se ha producido es una 
forma que sólo en nuestros tiempos puede aparecer, y 
ser entendida doblemente, como Arte y como Geome­
tría. Pues si el estilo de una época se manifiesta, como 
quería Eugenio d'Ors, en todos los quehaceres típicos 
de ella-lo mismo en una poesía que en la forma de 
organizar una batalla, o en la de hacer Arte o Mate­
máticas-aparece claro que esta Custodia, obra de es­
cultura, participa del mundo formal de la matemática 
de hoy. ·>'! 

Las Custodias normales son figuras planas, o poco me_ 
nos. Su relieve es poco importante. Como ha hecho 
notar Alejandro de la Sota, ésta es la primera vez que 
vemos una de tres dimensiones. El arte del dibujo con­
siste generalmente en representar objetos de tres di­
mensiones en un plano; es decir, emplea un universo 
bidimensional para representar cosas tridimensionales . 
Sabemos que estas cosas no pueden ser representadas 
y definidas totalmente con un solo esquema plano. Son 
necesarios varios: planta, alzados, secciones. Así que, 
al trasponer este proceso a un grado superior, puede 
inducirse que será también necesario hacer varios es­
quemas tridimensionales para definir un objeto de cua­
tro dimensiones, en este caso un hipercubo. Uno de 
estos esquemas puede ser, aproximadamente, la Custo­
dia de Coomonte, pero podrían hacerse otros diferentes 
tomando distintas direcciones de proyección en el uni­
verso cuatridimensional. 

lo malo es que, aunque tuviésemos suficiente número 
de estas proyecciones tridimensionales para definir el 
hipercubo en todas sus medidas, nunca podríamos lle­
gar a comprender de verdad su forma, que reside en 
un universo superior al nuestro, inaccesible a nuestros 
sentidos y a nuestra raz6n . En este sentido aparecería 
la Custodia como un símbolo o un recuerdo del 'Misterio 
de la Eucaristía, que tampoco se explica desde este 
mundo nuestro ni por los sentidos ni por la razón. 

La intuición de Coomonte, ¿puede haber sido una 
simple casualidad? Lo sería si algo parecido se hubiese 
hecho en otros tiempos. Pero creo que ésta es la prime­
ra aparición de este tema, precisamente ahora, y coin­
cidiendo con una corriente de la geometría de hoy. Es, 
por tanto, una expresión del estilo de nuestro tiempo, 
que así, al modo d'Orsiano, resulta un verdadero esti­
lo, por encima de las modas fugaces . 

Dos representaciones bidimensionales de dos imágenes tridimensio· 
na/es de un hipercubo, que debe constar de 8 cubos, 24 caras, 32 
aristas y 16 vértices. La figura de la izquierda cumple estos números, 
pero deforma los ángulos rectos, en tanto que la otra figura conser, 
va los ángulos, pero se excede en el número de éstos, y también en 
los vértices y aristas. No hay imagen tridimensional que conserve, 
a /¡ vez, la ortogonalidad y el número de elementos de hipercubo. 

17 



FERNANDO CHUECA. Es difícil opinar ante una 
obra que acabo de conocer. Me pasa lo mismo que a 
luis Moya. Más difícil todavía ante una obra que ofre• 
ce tantas sugerencias, como han demostrado todas las 
intervenciones anteriores. Para mí esto es la mejor 
constatación de su valor; esta serie de impresiones que 
la obra despierta instantáneamente, por su simbolismo, 
sus ideas plásticas, sus cualidades materiales, etc. La 
obra está llena de un contenido real, evidente en tres, 
en cuatro o en N dimensiones. 

Me ha parecido excelente la observación de Luis 
Felipe Vivanco sobre las intenciones del material, es 
decir, sobre las posibilidades y también las coacciones 
que dependen de la estructura intrínseca de la materia. 
Estas coacciones nunca son obstáculo para un artista 
de raza, pues buscando apoyo en ellas se logra una 
expresividad mayor. 

La forja era antiguamente tarea de artesanía y los 
forjadores realizaban rejas, balcones, veletas y otros 
elementos supeditados a la arquitectura, que no obs­
t<1nte alcanzaron en algunas ocasiones cualidades ex­
cepcionales. Por ejemplo no tienen paralelo en otras 
l;,titudes las magníficas rejas españolas que enrique­
cen tantas catedrales, iglesias y capillas en nuestro 
país. Sin embargo, en tiempos relativamente modernos, 
se opera una curiosa traslación en lo que al uso del 
hierro como material artístico se refiere. De ser un 
material subalterno pasa a ser un material esencial en 
la expresión escultórica de nuestros días. El que el 
hierro y la forja alcancen esta priamcía, se debe, cree­
mos nosotros, a los españoles, y podríamos precisar 
que este cambio se produce entre Gaudí y los esculto­
res Julio González y Pablo Gargallo. Se puede decir 
que Gaudí es el último gran forjador que inventa y 
realiza rejas que empiezan a convertirse en verdaderas 
esculturas, y en cambio, Gargallo y González comien­
zan a hacer esculturas que todavía saben a rejas. En 
esto reside el poder fijar el momento de la traslación 
a que nos referimos. 

Pero a la vez que se va utilizando el hierro en tareas 
de más alcance artístico, a la vez que va entrando, 
como se dice ahora, en el campo de la problemática 
estética más avanzada, pierde su primacía en otros 
territorios. En una palabra, parece que al hacerse es­
culturas de hierro no pueden hacerse ya re jas de este 
material. En este aspecto, en el de la exaltación del 
hierro a fines más altos, la Custodia que estamos con­
templando es un excelente ejemplo. El hierro no solo 
se eleva aquí a una altura artística muy destacada, si no 
a una expresión religiosa hasta convertirse en vehículo 
de un sentimiento sacro. 

Precisamente una de las cualidades que a mi juicio 
valoran más esta obra de arte es su profundo sentido 

18 

religioso. Su sentido religioso se basa en muchas de 
sus características, en muchos motivos, algunos de los 
cuales se han expuesto aquí con muy trascendentes 
razonamientos. Yo apuntaría también, descendiendo a 
un plano más modesto, que ese sentido religioso resi­
de también en cierto bizantinismo, que voluntaria o 
involuntariamente aparece en la obra de Coomonte. 
Para mí precisamente el arte bizantino es uno de los 
que alcanzan en la historia de las formas un grado 
más alto en la expresión del sentimiento religioso. El 
arte bizantino cala muy hondo en el patetismo reli­
gioso y en el mundo mágico de lo sobrenatural. Aparte 
de que Coomonte se haya inspirado en las plantas de 
las iglesias románicas o en algunas plantas en doble 
cruz de las catedrales inglesas, no cabe duda de que 
existen muchas obras bizantinas que podrían tomarse 
por un precedente más directo. Son muchas las cruces 
patriarcales que no sólo se desarrollan en un plano, 
sino que alcanzan un desarrollo tridimensional, que es 
lo que reiterativamente ha producido el esquema 
coomontiano. 

También arguye cierto bizantinismo la elección de 
los materiales, el hierro por un lado y las modesta¡ 
piedras de río por el otro. Esto le da a la obra un 

carácter de joya, ya que el hierro se convierte en la 
montura o engarce y la piedra, aunque sea el modesto 
canto rodado de río, adquiere así engarzada una cali­
dad de piedra preciosa. Esto nos recuerda, por ejem­
plo, joyas visigóticas-y por ende, bizantinas-como 
las coronas votivas de Guarrazar. No importa la rique­
za del material, importa la manera de tratarlo. El he­

cho de que una obra se convierta en una joya no 
radica sólo en el material precioso con que está reali­
zada, sino en un sentimiento especial que pudiéramos 
llamar sentimiento de lo refinado. Un sentimiento que 
participa de algo que equivale a ofrenda, oblación, 
sacrificio y que Ruskin consideraba como una de las 
condiciones que deben adornar a toda obra de arte 
digna de tal nombre. 

Ese sentimiento de sacrificio y de oblación puede 
obtenerse, y de hecho se obtiene, con materiales hu­
mildes como en este caso lo ha obtenido Coomonte 

con el hierro rudamente forjado y con las piedras de 
río. Otra prueba es que las joyas más modernas se 
están haciendo en la actualidad con materiales pura­
mente primitivos, naturales y ásperos y no pierden 
por eso el carácter de joya que las distingue. Este sen­
timiento de sacrificio y oblación . son inherentes al arte 
religioso y por eso no es de extrañar que en toda la 
historia hayan sido muchas las obras de este tipo, lujo­

so y refinado, que ha producido el arte sacro. Cuando 
se hacían las grandes Custodias como las de Arfe, no 
era solo por un prurito de ostentación, ni para demos-



trar el virtuosismo de los artífices, sino para servir a 
un sentimiento del tipo que venimos enunciando. Te­
nía que ser el expositor de un misterio sagrado, cuya 
mejor manifestación era el carácter de verdadera joya 
que estas maravillosas creaciones llevaban consigo. Si 
se utilizaban materiales de gran riqueza, era porque 
se reforzaba este sentimiento, pero los artistas de hoy 
nos demuestran que el sentimiento puede ser el mismo 
con materiales ásperos, secos, rudos y naturales. Estos 

materiales, a pesar de Sl.l rudeza y quizá por ella 
misma, han sido capaces de alcanzar, manejados por 
Coomonte, un grado de espiritualidad tal, que han 
hecho plausible la bella metáfora de Alejandro de la 
Sota comparando la Custodia con una bandada de 
pájaros. 

JOSE LUIS FERNANDEZ DEL AMO. Yo quiero pe­
dir excusas por dos motivos: uno por traer unas cuar­
tillas que parece un propósito deliberado de no escu• 
char a los demás; sin embargo, creo que significa, 
aparte de la timidez, el no incurrir en la improvisación, 
con el fin de aportar alguna idea que creo debe ser el 

objetivo de este coloquio. Otra excusa es porque quizá 
pueda parecer superficialmente una digresión esta inter­
vención mía, aunque el verdadero propósito sea ahon­
dar en aspectos que me parece son los generadores 
del arte que ha producido esta Custodia. 

Permítaseme la pequeña vanidad de aludir a mi mo­
desta historia. Si lo hago es porque con ella se citan 
pasos de los que parecen olvidados en las horas de 
triunfo de los demás. Hace ya bastantes años, allá por 
el cuarenta y tantos, ensayaba yo una mística . del arte, 
precisamente fundada en las premisas del arte actual. 
Andaba yo por los talleres de los que vivían el ansia 
y la zozobra de una nueva expresión. Ese hacer lo 
tengo a mi favor, ya que no lo debo a los libros. Pues 
bien, yo podría constatar, paso a paso en su esfuerzo, 
que todo aquello que les estorbaba para aquilatar, para 
extremar, para apurar la tensión álgida, para dar vigen­
cia plástica e intencionada al color y a la forma, era 
exactamente lo que a mí me estorbaba para que el arte 
ejerciese su virtualidad religiosa. La perspectiva, el cla­

roscuro, los convencionalismos del renacimiento, las 
exaltaciones realistas del barroco ya no nos daban lec­
ción de altura a nuestro espíritu. El arte había de ha­

cerse inmaterial con la materia dominada. Esa es nuestra 
mística. El color se hacía símbolo y la forma ya era un 
dictado superior. La Naturaleza toda se ofrecía como 
material irredento. 

Hay dos aspectos, mejor diría, dos valores del arte 
actual que considero muy importantes de considerar 
con referencia al arte sacro: la revelación del interés 
plástico de los objetos usuales y de los materiales ordi-

narios, de los fragmentos de Naturaleza. Es una puesta 
en valor de las cosas humildes, ocultas, por las que 
habitualmente pasamos distraídos sin darnos cuenta. 
Desde aquel "No busco, sino encuentro", de Picasso, 
hasta los ensayos sobre la Percepción de Hüsley, hemos 
alcanzado la hipersensibilidad. 

Yo pienso que incluso la impresión de realidad que 
la inteligencia sentiente de Zubiri percibe en las cosas 
contribuye a semejante efecto. Hemos visto cómo la 

obra de Chillida nos descubrió la belleza de una he­
rramienta. Hemos visto en la casa de Ferrant el canto 
rodado, la rama tronchada. Un hombre de campo, mon­
taraz por su iniciativa, trajo a casa el tronco de un 
mimbral y el tallo de una cepa vieja. 

Otro de los valores que nos importa ahora es el de 
situar al espectador en el centro del cuadro: el acto de 
observar y la cosa observada son una misma cosa en el 

arte actual; forman un complejo de recíproca influencia. 
La obra de arte acaba de hacerse en aquel que la con­
templa. 

Este valor objetivo de la obra de arte en sí, que nos 
revela la conciencia de nuestro propio espíritu, es el 
que nos descubre nuestra superioridad, el que nos trae 
memoria de nuestra ascendencia divina. La obra de 
creación ha sido hecha por el hombre a su imagen y 

semejanza. Ha tomado la materia en sus manos y la 
materia ha sido transfigurada por el arte. Yo quiero 
insistir en constatar aquí la virtualidad de ambos actos, 
por los que el hombre asciende y hace ascender las 
cosas consigo. Como un nuevo Cristo, asume su reden­
ción; y es teología de San Pablo que la Naturaleza como 
con dolores de parto está clamando por ser redimida. 

Este gesto del artista de hoy, que ha vuelto la avidez 
de su mirada hacia las cosas menospreciadas, hacia ese 
mundo prodigioso que el prejuicio burgués de los ma­
teriales nobles tenía desprestigiado; de ese mundo del 

que ahora se hace oblación al Señor en forma de Osten­
sorio, manifestador en el que Dios hecho Pan, cosa 
humilde, se manifiesta entre las cosas humildes redimi­
das, transfiguradas como en gracia por obra del arte. 
En el acto de tomar el artista Coomonte la piedra y po­
nerla entre las garras del hierro en la composición es­
cultórica, se ha consumado la obación de la Naturaleza 
como en un sacramento. Creo que así lo intuyó Zur­
barán al ubicar el limón y la jarra en su espacio plás­

tico. 

En un área como la del A B C, como para especta­
dores de fútbol, en la que en primera plana y de ma­
nera obstinada, por una firma de autoridad, se apro­
vecha toda ocasión de aferrarse a la idea, se ha sos­

tenido que el arte y la arquitectura actuales están inca­
pacitados para la versión religiosa. Aquí, en este área 
como de Cenáculo, entre los que viven en la fe, en la 

19 



verdad y en la realidad de nuestro arte, quiero hacer 
profesión explícita de que sólo con el arte actual y en 
su virtualidad estricta se puede servir y alimentar el 
espíritu religioso, se puede dar estímulo a la piedad de 
hoy; y digo más, creo que para ser legítima, sincera, 
auténtica la piedad de hoy ha de tener su atmósfera 
idónea en la arquitectura que sirve rigurosamente a la 
liturgia, que consagró la pobreza de los materiales con 
el estricto ascetismo cristiano que dió a la luz oficio de 
mística servidumbre, que es iconoclasta, por seguir a 
San Juan de la Cruz por el Monte Carmelo. 

Tengo datos de mi e xperiencia profesional y religio­
sa de que es así. Hay deformaciones de la piedad que 
son correlativas con las manifestaciones artísticas. No 
creo ya en el espíritu religioso de quien necesita el 
ambiente místico de la oscuridad o la lumbrarada de 
los oros del barroco, del sentimiento expresado en los 
ojos en blanco o del tinglado de tramoya de nuestros 
retablos. Es el espíritu religioso el que ha cambiado 
al par del arte y la arquitectura, con un sentido cristiano 
que ve a Dios en la pared desnuda y en la piedra en­
salzada. Había, por tanto, que revisar el espíritu reli­
gioso de quienes se declaran incompatibles con las vir­
tudes del arte y de la arquitectura sacros de hoy. A este 
efecto permitidme que aluda a un caso reciente que ha 
ocurrido con una obra mía; el padre Aguilar es testigo 
a medias del caso. He hecho una ·Casa de Ejercicios 
para una Comunidad de religiosas; esta obra ha produ­
cido casi un cisma entre las jóvenes con respecto al 
resto de la comunidad. Con ocasión de bendecirse la 
Capilla asistió la Comunidad en pleno, y a la salida una 
de las jóvenes me dijo que se había producido un mi­
lagro: la conversión de la Comunidad a la nueva arqui­
tectura. Yo le contesté que el caso me parecía mucho 
más grave y mucho más importante; que a mí no me 
interesaba esa conversión a la nueva arquitectura: que 
creía que lo que pasaba era nada menos que la Comuni­
dad se había convertido a un nuevo estilo de vida 
religiosa y a un nuevo sentido de la piedad. 

Al supuesto piadoso que dice que no se halla en el 
interior de üna iglesia actual o que no acepta la ver­
sión actual del arte sacro, yo le d.iría sencillamente que 
es imprescindible convertirse al cristianismo. 

LUIS FELIPE VIVANCO. Me parece muy acertada 
esta intervención de Fernández del Amo, que abre tan­
tas perspectivas a este coloquio, perspectivas ya muy 
polémicas. Yo, desde luego, como estoy completamen­
te de acuerdo con su punto de vista, no podría polemi­
zar con él. 

Ahora, yo qu1s1era que este coloquio se abriera un 
poco y que todas aquellas personas que quisieran in­
tervenir en él, como alguno de los otros arquitectos 

20 

aquí presentes, García de Paredes o nuestro decano 
Luis Blanco-Soler. No sé si hay algún otro crítico de 
Arte que Sánchez Camargo; pero, en fin, por lo menos 
tenemos aquí a Manuel Sánchez Camargo, que creo 
que aunque esté un poco griposo .. . 

JOSE LUIS PICARDO. Creo que esta obra está c0m­
pletamente dentro de la custodia clásica española. Por­
que la intención de todas ha sido siempre el mantener, 
como quería Sota, la Sagrada Forma en el aire. Ya 
lo dijo el poeta, 

en que convidando a orar 
la luna, como Hostia Santa 
lentamente se levanta 
sobre las olas del mar 

y por eso no se sostenía de escultura pesada, sino en 
todo caso por ángeles, símbolos aéreos, y sobre todo 
por elementos menudos y pequeñitos, estatuillas y co­
lumnitas, con los que la orfebrería pretendía diluirse 
en el aire e incluso casi se pretendía que se movieran 
algo como campanillas y colgantes para que diera la 
sensación de estar flotando, y otro elemento clásico de 
sustentación son los rayos, verdadera idealización del 
aire y la luz. 

Y esta custodia recoge exactamente estas ideas per­
manentes, pues está, como los rayos, irradiándose en 
tensiones en varias direcciones y su estructura está for­
mada por una idealizada estructura atómica del aire, 
máxima abstracción subconsciente del artista. 

JOSE LUIS A COOMONTE. En este Ostensorio he 
tenido un poco de ilusión, o sea, un poco de amor a 
los materiales. Creo que ha sido esto lo más impor­
tante que me ha llevado en esta obra: la emoción a 
los materiales. 

El hierro es ya casi un material, podíamos decir, de 
moda; y yo no he querido llevarlo como material de 
moda. O sea, hubiera utilizado otro material si hubiera 
sido preciso para esta obra; pero creo que ha sido el 
material que necesitaba para hacerla. 

He buscado todas estas cosas de pretextos de cru­
ces, o desarrollo histórico de la cruz latina y griega, y 
el estudio del románico y el gótico, que en esta obra 

he unido un poco estas dos épocas del arte contrarres­
tadas. 

Lo que me preocupó mucho y me dió mucho trabajo, 
fué el viril. El viril creo que no ha sido nada acertado; 
este viril todavía se ha quedado en muy poco. No 
tiene mucha solución de manejo, podíamos decir, prác­
tico. No tiene -solución. En fln, yo la encontré, pero 
en esta obra y por las urgencias de la Bienal, no pude 
desarrollarla. 

En cuanto a todos los comentarios que se han he-



cho de esta obra, los encuentro muy acertados. De 
muchas cosas posiblemente no me había enterado yo. 
Casi seguro que no me había enterado. He tenido mu­
cha discusión sobre esta obra y cosas muy interesantes; 
hasta he tenido amigos, como uno que en un momento 
me llegó a decir algo importante. Me dijo que contara 
todas las piedras que había empleado en el Ostenso­
rio; yo conté hasta l 02 que tiene; y él me empezó a 
sacar relaciones con el Antiguo Testamento y otras mu­
chas cosas. Me emocionó mucho todo esto que me 
dijo, porque, claro, también me dijo que no sabía lo 
que había hecho. Frase ésta que alguno más también 
me ha dicho. 

Realmente fué un poco también de locura; pero fué 
mi oportunidad de poder hacer algo mío dentro de 
este campo. Me asusté mucho cuando la vi acabada, 
porque ya no sabía si en realidad esto había sido una 
monstruosidad mía o no; pero sí me sentí muy emo­
cionado cuando la acabé. 

De esta obra, la parte de la piedra 
de la base, que es una piedra de río 
redonda, yo al principio luché mucho 
por hacerla desaparecer. Creo que ha 
sido más acertado el haberla mante­
nido ahí , porque no quería buscarle 
simbolismos. Buscaba, sobre todo, esta 
explosión y el mantenimiento del viril 
en el aire. 

No sé; ahora yo quisiera plantear­
me un problema, y era, por ejemplo, 
la renovación de este mismo Ostenso­
rio. Hacer algo que superara a éste. 
Me he planteado el problema de ha­
cer otro que supere a éste. No es que 
lo encuentre difícil, es cuestión de es­
tudio. 

En cuanto a la obra, en fin, yo creo 
que todo se ha dicho; se ha dicho 
mucho y muy importante. O sea, que 
yo me he limitado a menos, no he 
pensado en tanto. Así que agradecido 
a todos. 

21 


	1962_041_05-049
	1962_041_05-050
	1962_041_05-051
	1962_041_05-052
	1962_041_05-053
	1962_041_05-054
	1962_041_05-055
	1962_041_05-056
	1962_041_05-057
	1962_041_05-058
	1962_041_05-059

